
 53

УДК: 81.271, 811.612.91 DOI: 10.31249/epl/2022.04.04
 
 
 
 
 
 
 
 

Нгуен Тхи Минь Нгует 

Концепт ЛИЦО во вьетнамской культуре 

Московский государственный лингвистический университет, 
Россия, Москва, minhnguyetbel@yandex.com 

Аннотация. В статье рассматриваются особенности вьетнамского 
концепта ЛИЦО. Путем семантического и синтаксического описания 
раскрывается его двойственная структура: данный концепт выражается 
во вьетнамском языке двумя понятиями mặt и thể diện, оба из которых 
соотносятся с принятым в западной теории вежливости «позитивным 
лицом». Результаты исследования показывают, что вьетнамский кон-
цепт «лицо», имея позитивный характер, не полностью совпадает с 
«позитивным лицом» в западной литературе. Отличительными особен-
ностями первого являются наличие коллективного фактора и обяза-
тельное соблюдение иерархии. 

Ключевые слова: лингвопрагматика; «лицо»; «позитивное лицо»; 
«общее лицо»; вьетнамский язык; коллективистская культура. 

 
Поступила: 17.04.2022 Принята к печати: 16.08.2022

 
 

                                                      
 © Нгуен Тхи Минь Нгует, 2022 



 54 

Nguyen T.M.N. 

The concept of face in Vietnamese culture 

Moscow State Linguistic University, 
Russia, Moscow, minhnguyetbel@yandex.com 

 
Abstract. The paper looks at the specifics of the Vietnamese concept of 

«face». The dual structure of the concept is revealed through semantic and 
syntactic description: face is reflected in two Vietnamese notions «mặt»  
and «thể diện», both of which correlate with the positive face recognized in 
Western «politeness theory». The author proves that the Vietnamese concept 
of face does not fully coincide with «positive face». The findings show that 
the Vietnamese concept of «face», while essentially positive, does not fully 
coincide with the «positive face» found in Western literature. The former is 
distinguished by its collective dimension and respect for hierarchy. 

Keywords: language pragmatics; «face»; «positive face»; «mutual face»; 
Vietnamese language; collectivist culture. 

Received: 17.04.2022 Accepted: 16.08.2022 
 
 

Введение 

На основе предложенного И. Гоффманом концепта «лицо» 
П. Браун и С. Левинсон выдвинули теорию вежливости, в которой 
«лицо» разделено на позитивное, отражающее стремление инди-
вида к получению одобрения и позитивной оценки со стороны 
собеседника, и негативное, связанное с нежеланием индивида ог-
раничивать свою свободу действий под воздействием собеседника 
[Картина мира …, 2020]. Другими словами, в этой модели основ-
ными движущими силами вежливости служат стремление к все-
общему одобрению или к свободе действий [Pham, 2007]. 

Состоятельность положений, выдвинутых П. Браун и С. Левин- 
соном, подтверждена результатами многочисленных исследований 
вежливости, проведенных на материале западных лингвокультур. 
Однако многие лингвисты в своих обзорах теории вежливости 
П. Браун и С. Левинсона указывают на ее несовместимость с вос-

                                                      
 © Nguyen Thi Minh Nguyet, 2022 



 55

точными культурами [Mao, 1994; Matsumoto, 1988]. Поразитель-
ным сходством таких обзоров является критика игнорирования 
социального аспекта лица и чрезмерного подчеркивания стремле-
ния индивида к автономии западными авторами [Pham, 2007].  
Например, китайцы как представители коллективистского общест-
ва стремятся не столько сохранить индивидуальную свободу и 
беспрепятственно реализовать личные намерения, сколько полу-
чить одобрение и поддержку коллектива [Германова, Пэй, 2021].  
К вьетнамской коллективистской культуре модель «лица» П. Браун  
и С. Левинсона также невозможно применить [Nguyen, 2015; Le,  
2013]. Придерживаясь последней точки зрения, в настоящей рабо-
те мы предпринимаем попытку более углубленного исследования 
структуры и семантического содержания концепта «лицо» во 
вьетнамской лингвокультуре. 

Иерархическое лицо как компонент лица 
во вьетнамской лингвокультуре 

Концепт «лицо» тесно связан с концептом «вежливость», ко-
торый во вьетнамской лингвокультуре выражается тремя основ-
ными понятиями – thanh, lịch и lễ, имеющими конфуцианское про-
исхождение. Первые два понятия означают деликатность и 
тактичность, в то время как последнее, диктуя «проявление долж-
ного уважения к собеседнику (как правило, с более высоким ста-
тусом)» [Hoàng, 2003], устанавливает жесткую иерархию [Картина 
мира …, 2020] и направлено на обязательную и неоспоримую за-
щиту «иерархического лица» [Vu, 1997]. Именно иерархия и 
стремление к ее соблюдению разделяет вьетнамский концепт «ли-
цо» на лицо вышестоящего и лицо нижестоящего, причем потеря 
первого чревата более серьезными последствиями для коммуника-
ции, нежели потеря второго. Обязательным для сохранения лица 
вышестоящего является выражение почтения к нему нижестоя-
щим, например путем приветствия и инициации коммуникации.  
В том случае, если это правило не соблюдается и вышестоящему 
приходится первым приветствовать нижестоящего, лицо выше-
стоящего считается потерянным, что влечет за собой также потерю 
лица нижестоящего [Nguyen, 2015]. Нижестоящий, таким образом, 
в целях сохранения собственного лица должен сохранять лицо 
вышестоящего, но обратное – не гарантируется. 



 56 

Интересно, что возраст для вьетнамца является дополнитель-
ным «инструментом» получения уважения и может оказать сильное 
влияние на статусную иерархию в целом. Во вьетнамском языке, 
например, не существует личного местоимения второго лица «вы», 
которое просто выражало бы особо вежливое или официальное 
обращение к собеседнику. При вежливом обращении к собеседнику 
вьетнамцы употребляют термины родства, отражающие возрастную 
иерархию, вместо личных местоимений, не имеющих такой семан-
тики. Так, работодатель, который младше своего сотрудника, обра-
щается к нему на anh / chị / chú / cô (старший брат / старшая сестра / 
дядя / тетя) несмотря на то, что сотрудник может занимать более 
низкий статус по уровню компетентности, профессионализма и т.д. 
Соблюдение возрастной иерархии компенсирует возможное нару-
шение статусной иерархии, что способствует сохранению лица всех 
участников коммуникации. 

Во вьетнамском обществе, таким образом, деления лица на 
«свое» или «чужое» нет, а гармония индивидуальных и коллектив-
ных интересов обеспечивается во многом за счет соблюдения иерар-
хии. Иерархия является важным компонентом не только вьетнамско-
го, но и китайского и японского концепта «лицо» [Matsumoto, 1988; 
Mao, 1994; Vu, 1997]. Это объясняется тем, что на указанные культу-
ры на протяжении долгого времени оказывали и оказывают влияние 
конфуцианские идеи, одной из которых является обязательное со-
блюдение иерархии ради сохранения порядка в обществе. 

Однако вьетнамская культура формировалась и формируется 
не только под влиянием идей конфуцианства, но и под влиянием 
идей буддизма, социализма и др. Так как в современном вьетнам-
ском обществе вежливость строится не вокруг иерархии, а вокруг 
сохранения лица всех участников коммуникации, важным для 
вьетнамцев является не столько «иерархическое», сколько «общее 
лицо», отражающее социальные отношения и ценности [Nguyen, 
2015]. Не отменяя правила об обязательном соблюдении иерархии, 
«общее лицо» предписывает lễ, кроме значения lễ phép (уважение 
к вышестоящим по иерархии), еще одно значение – đúng mực 
(уважение к равным и нижестоящим по иерархии) [Vu, 1997; Vũ, 
1999]. Во вьетнамской культуре, таким образом, путем проявления 
деликатности, тактичности и уважения (thanh, lịch, lễ) к собесед-
нику вне зависимости от возможной иерархической разницы со-
храняется «общее лицо» всех участников коммуникации. 



 57

Двойственный и позитивный характер 
вьетнамского «общего лица» 

Многие восточные лингвисты считают, что термин «лицо» 
был заимствован западными лингвистами из восточных культур, а 
именно из китайской. Впервые в западной литературе выражение 
«потерять лицо» было использовано Дж. Морисом в начале XIX в. 
в его книге «Китайский коммерческий справочник», опубликован-
ной в 1834 г. [André, 2013]. Концепт «лицо» приобрел популяр-
ность на западе только в XX в. параллельно со становлением 
прагмалингвистики как самостоятельного научного направления. 
Однако на Востоке концепт «лицо» существует уже давно: он не-
редко появлялся в древнекитайских текстах вплоть до IV в. до н.э. 
[Cheng, 1986]. Сначала «лицо» выражалось через понятие miàn 
(面), а позднее в VIII в. приобрело еще один способ выражения – 
liǎn (脸) [Hu, 1944]. 

Хотя во вьетнамском языке концепт «лицо» также выража-
ется двумя понятиями – mặt, которое имеет вьетнамское происхо-
ждение, и thể diện, которое происходит от китайского слова tǐmiàn 
(体面), между вьетнамским и китайским концептом «лицо» все же 
есть разница. В отличие от китайских liǎn и miàn, потеря которых 
имеет разную степень серьезности, между mặt и thể diện такого 
отличия нет [Pham, 2007]. В китайской культуре потеря miàn счи-
тается не настолько трагичной, как потеря liǎn; потеряв miàn, че-
ловек не обязательно теряет liǎn [Германова, Пэй, 2021]. Во вьет-
намской же культуре невозможно говорить о большей или 
меньшей степени серьезности потери mặt по сравнению с потерей 
thể diện. Ошибки любой степени серьезности могут привести как к 
потере mặt, так и к потере thể diện, будь то маленькая оплошность 
(например, случайное называние собеседника не по его имени), 
или серьезное нарушение сложившихся общественных норм (на-
пример, нарушение закона). 

«Словарь вьетнамского языка», помимо прямого значения 
mặt (передняя часть головы человека или животного), дает ряд его 
переносных значений [Hoàng, 2003] (см. табл.). 

В связанных с человеком значениях, в отличие от слова mặt, 
имеющего в качестве референта материальные объекты (лицо че-
ловека или животного; сам человек), thể diện таковых не имеет:  
его единственное значение – «то, что заставляет других уважать 
при взаимодействии» [Hoàng, 2003]. Хотя компонент diện в thể 



 58 

diện происходит от китайского слова miàn (面), которое среди про-
чих имеет значение «лицо» как часть человеческого организма, thể 
diện совпадает с mặt лишь в одном значении – «социальный 
имидж, престиж». Вне этого значения, mặt и thể diện, естественно, 
не являются синонимами. Нельзя, например, сказать rửa thể diện 
вместо rửa mặt (умываться), или gặp thể diện вместо gặp mặt 
(встретиться). 

 
 

Таблица 
Значения слова mặt, представленные  

в «Словаре вьетнамского языка», и их иллюстрация 

№ Значение слова mặt 
Примеры 
выражений 

Буквальный 
перевод 

Значение  
выражения 

rửa mặt мыть лицо умываться 

1. 

Передняя часть головы 
человека или животного tối tăm mặt 

mũi 
темно в лице  
и носу 

потемнело в гла-
зах, закружилась 
голова 

2. 
Выражение лица, пока-
зывающее отношение, 
эмоции, чувства 

tay bắt mặt 
mừng 

жать руки  
с радостным  
лицом 

радоваться  
встрече 

thay mặt вместо лица от имени 
3. 

Лицо как человек, 
индивид chạm mặt столкнуться 

лицом 
неожиданно  
встретиться 

muối mặt сыпать соль на 
лицо 

потерять имидж, 
социальный статус 
перед другими 

4. 

Лицо перед другими, 
престиж, честь и досто-
инство 

không còn mặt 
mũi 

не осталось ни 
лица, ни носа 

полностью  
потерять престиж, 
честь 

quán xuyến 
mọi mặt 

позаботиться 
о всех сторонах 
(лицах) 

справляться  
со всем 

5. 

Сторона, аспект рас-
сматриваемого объекта 

về mặt (gì) со стороны 
(лица) (чего) 

с точки зрения 
(чего) 

mặt bàn (лицо) стола поверхность стола 

6. 

Плоская поверхность 
сверху или снаружи 
какого-либо предмета  
(в отличие от нижней  
и внутренней частей) 

nhà mặt đường дом у (лица) 
улицы 

дом, который стоит 
передней частью к 
улице 

 



 59

Однако даже в общем значении «лицо перед другими» mặt и 
thể diện не всегда взаимозаменяемы. Хотя и thể diện, и mặt могут 
ассоциироваться как с лицом индивида, так и с лицом коллектива, 
употребление thể diện более предпочтительно, когда подчеркива-
ется важность сохранения лица (например, каждый гражданин 
обязан сохранять, скорее всего thể diện quốc gia (лицо страны), а не 
ее mặt) или когда делается акцент на серьезности последствий в 
случае потери лица (например, слишком дешевый подарок может 
привести к потере как thể diện, так и mặt, но запинки в речи при 
общении с другими людьми могут привести только к потере mặt, а 
не thể diện) [Pham, 2007]. 

Во вьетнамском языке, по сравнению с mặt, thể diện встреча-
ется в гораздо меньшем количестве словосочетаний [Pham, 2014].  
Например, в то время, как в значении потери лица thể diện встречает- 
ся только в mất thể diện (букв. потерять лицо), mặt употребляется в  
таких выражениях, как xấu mặt (букв. иметь некрасивое лицо), 
ngượng mặt (букв. стыдиться лицом), rát mặt (букв. ощущать жжение 
на лице), muối mặt (букв. сыпать соль на лицо), sượng mặt (букв. сму-
щаться лицом), chín mặt (букв. стыдиться до покраснения лица) и др. 

Более того, в некоторых выражениях mặt может означать не 
позитивные качества, а наоборот, негативные. В таких случаях thể 
diện также не может заменять mặt. Например, lật mặt (букв. пере-
вернуть лицо) подразумевает изначальное наличие двух сторон 
mặt – одна сторона соответствует принятым в обществе нормам 
или просто устраивает собеседника, а другая – нет. Когда вьет- 
намец говорит, что другой lật mặt, речь идет об обвинении в изна-
чально плохих намерениях и притворстве, вылившихся в измену  
или предательство. Интересно также выражение lên mặt (букв. 
поднимать лицо), которое указывает на неуместную демонстрацию 
человеком своих качеств и способностей. В то время как человек, 
выставляющий напоказ свои достоинства, полностью уверен в 
своем mặt (социальном имидже, престиже), в глазах окружающих 
его качества и способности не являются поводом для гордости, что 
не дополняет достоинства его лицу и вызывает у них недоумение. 

Очевидно, вьетнамский концепт «лицо» не столько указывает 
на стремление человека сохранить свою автономию и свободу суж-
дений, сколько на его желание получить одобрение и положительную 
оценку со стороны окружающих. Такое лицо имеет позитивную при-
роду; его существование невозможно без коллектива, его одобрения 
или негативной оценки. Вьетнамец может потерять лицо только пе-
ред другими, но никак не перед самим собой [Pham, 2007]. 



 60 

Поскольку оба понятия thể diện и mặt указывают как на лицо 
индивида, так и на лицо коллектива, можно сделать вывод о том, 
что «лицо» во вьетнамской культуре разделено между индивидом и 
коллективом, т.е. является их общим достоянием. Вследствие поте-
ри лица одного из членов коллектива может быть потеряно лицо 
коллектива, т.е. лицо всех остальных его членов. Иначе говоря,  
лицо каждого члена коллектива зависит не только от созданного им 
позитивного лица, но и от общего лица коллектива, созданного все-
ми его членами. Именно коллективный фактор не был учтен 
П. Браун и С. Левинсоном в их теории вежливости. Таким образом, 
вьетнамское «лицо» так же, как и китайское и японское, хотя и  
имеет позитивный характер, не полностью совпадает с «позитив-
ным лицом» П. Браун и С. Левинсона [Matsumoto, 1988; Mao, 1994]. 
Западное индивидуалистское «позитивное лицо» может соотносить-
ся с одобрением конкретного партнера по коммуникации, а не  
обязательно с поддержкой всего общества; напротив, восточное 
коллективистское «общее лицо» формируется одобрением цело- 
го коллектива, а не отдельного индивида [Германова, Пэй, 2021]. 

Кроме того, многие исследователи утверждают, что понятие 
«негативное лицо» неприменимо к вьетнамской лингвопрагматике 
[Vu, 1997]. Например, будучи адресатом речевых актов «пригла-
шение» и «предложение», вьетнамцы так же, как и китайцы, не 
ощущают навязывания и принуждения к действию, т.е. не чувст-
вуют угрозы своему лицу [Vu, 1997; Gu, 1990], а наоборот, ценят 
то, что приглашающий, настойчиво показывая свое желание сбли-
зиться, демонстрирует свое уважение к ним. Выражая уважение к 
гостю и поддерживая его позитивное лицо, хозяева, следуя вьет-
намскому этикету, вправе совершать речевые акты, потенциально 
угрожающие свободе выбора гостя. У вьетнамцев так же, как и у 
китайцев [Германова, Пэй, 2021], личные границы являются гиб-
кими, а их нарушение не всегда означает угрозу лицу собеседника. 

Это, однако, не означает, что вьетнамцы совсем не прини-
мают во внимание автономию индивида. Напротив, именно из 
уважения к свободе действия других, вьетнамцы зачастую упо- 
требляют косвенные способы выражения речевых актов (таких как 
просьба, несогласие и др.), которые могут представлять угрозу 
лицу адресата [Vũ, 1999]. Это подтверждает положение о том, что 
во вьетнамской культуре так же, как и в других азиатских культу-
рах, основанных на конфуцианстве, забота об автономии собесед-
ника имеет место, но не относится к проблемам лица [Pham, 2014]. 



 61

Заключение 

В настоящем исследовании нам удалось выделить ряд отли-
чительных черт вьетнамского концепта «лицо» от западного. Глав-
ная особенность заключается в отсутствии «негативного лица»: хотя 
«лицо» во вьетнамской культуре так же, как и в западной, имеет 
двойственную модель, обе его формы (mặt и thể diện), отражая же-
лание иметь престиж, хорошую репутацию и безупречный имидж в 
глазах общества, имеют позитивный характер. При этом вьетнам-
ское «лицо» не полностью совпадает с «позитивным лицом» в за-
падной теории вежливости: оно отличается общим, коллективным 
характером. Лицо вьетнамца зависит не только от его собственного 
позитивного лица, но и от лица коллектива, к которому он относит-
ся. Помимо того, неотъемлемым компонентом вьетнамского кон-
цепта «лицо» является диктат о соблюдении иерархии, что является 
общей чертой восточных культур, долгое время находившихся под 
влиянием конфуцианства. 

Список литературы 

Германова Н.Н., Пэй С. Концепт ЛИЦО в коллективистской культуре Китая // 
Когнитивные исследования языка. – 2021. – № 1(44). – С. 299–305. 

Картина мира китайцев: теория и практика научного исследования / Пищальни- 
кова В., Дубкова О., Цун Ф., Яо Ч. – Москва : Р. Валент, 2020. – 240 с. 

André J. How the Chinese lose «face» // Journal of Pragmatics. – 2013. – Vol. 55. – P. 68–85. 
Cheng C.Y. The concept of face and its Confucian roots // Journal of Chinese Philoso-

phy. – 1986. – Vol. 13. – P. 329–348. 
Gu Y. Politeness phenomena in modern Chinese // Journal of Pragmatics. – 1990. – 

Vol. 14(2). – P. 237–257. 
Hoàng P. Từ điển tiếng Việt. – Hà Nội-Đà Nẵng : NXB Đà Nẵng, 2003. – 1222 р. 
Hu H.C. The Chinese concept of face // American Anthropologist. – 1944. – Vol. 46. – 

P. 45–64. 
Le P.T. Variation in linguistic politeness in Vietnamese: a study of transnational con-

text: PhD thesis. – Canberra, 2013. – 231 р. – URL: https://openresearch-repository.  
anu.edu.au/bitstream/1885/10093/1/Le_VariationLinguistic2013.pdf 

Mao R. Beyond politeness theory: «Face» revisited and renewed // Journal of Pragma- 
tics. – 1994. – Vol. 21(5). – P. 451–486. 

Matsumoto Y. Reexamination of the Universality of Face: Politeness Phenomena in 
Japanese // Journal of Pragmatics. – 1988. – Vol. 12. – P. 403–426. 

Nguyen T.K. The «sacred face»: What directs Vietnamese people in interacting with others  
in everyday life // Journal of Social Sciences and Humanities. – 2015. – Vol. 1(3). –  
P. 246–259. 



 62 

Pham T.H.N. How do the Vietnamese lose face? Understanding the concept of face 
through self-reported, face loss incidents // International Journal of Language and 
Linguistics. – 2014. – Vol. 2(3). – P. 223–231. 

Pham T.H.N. Khám phá Khái niệm Thể diện trong Tiếng Việt: Bằng chứng từ Kết hợp từ //  
Electronic Journal of Foreign Language Teaching. – 2007. – Tập 4(2). – Р. 257–266. 

Vũ T.T.H. Gián tiếp và lịch sự trong lời cầu khiến tiếng Việt // Tạp chí Ngôn ngữ. – 
1999. – Tập 1. – Р. 34–43. 

Vu T.T.H. Politeness in modern Vietnamese. A sociolinguistic study of a Hanoi speech 
community : PhD thesis. – Toronto, 1997. – 357 р. 

References 

Germanova, N.N., Pei Xianglin (2021). The concept of face in the Chinese collective 
cultura. Cognitive Studies of Language, 1(44), 299–305. 

Pishchalnikova, V.A., Dubkova, O.V., Cun, Fenlin, Yao, Chzhipen. (2020). Kartina 
mira kitajtsev: teoriya I praktika nauchnogo issledovaniya. Moscow: R. Valent. 

André, J. (2013). How the Chinese lose «face». Journal of Pragmatics, 55, 68–85. 
Cheng, C.Y. (1986). The concept of face and its Confucian roots. Journal of Chinese 

Philosophy, 13, 329–348. 
Gu, Y. (1990). Politeness phenomena in modern Chinese. Journal of Pragmatics, 14(2), 

237–257. 
Hoàng, P. (2003). Từ điển tiếng Việt. Hà Nội-Đà Nẵng: NXB Đà Nẵng. 
Hu, H.C. (1944). The Chinese concept of face. American Anthropologist, 46, 45–64. 
Le, P.T. (2013). Variation in linguistic politeness in Vietnamese: a study of transnational  

context. (Unpublished doctoral thesis). Canberra. Retriede from: https://openresearch- 
repository.anu.edu.au/bitstream/1885/10093/1/Le_VariationLinguistic2013.pdf 

Mao, R. (1994). Beyond politeness theory: «Face» revisited and renewed. Journal of 
Pragmatics, 21(5), 451–486. 

Matsumoto, Y. (1988). Reexamination of the Universality of Face: Politeness Pheno- 
mena in Japanese. Journal of Pragmatics, 12, 403–426. 

Nguyen, T.K. (2015). The «sacred face»: What directs Vietnamese people in interacting 
with others in everyday life. Journal of Social Sciences and Humanities, 1(3), 246–259. 

Pham, T.H.N. (2014). How do the Vietnamese lose face? Understanding the concept of 
face through self-reported, face loss incidents. International Journal of Language and 
Linguistics, 2(3), 223–231. 

Pham, T.H.N. (2007). Khám phá Khái niệm Thể diện trong Tiếng Việt: Bằng chứng từ 
Kết hợp từ. Electronic Journal of Foreign Language Teaching, 4(2), 257–266. 

Vũ, T.T.H. (1999). Gián tiếp và lịch sự trong lời cầu khiến tiếng Việt. Tạp chí Ngôn 
ngữ, 1, 34–43. 

Vu, T.T.H. (1997). Politeness in modern Vietnamese. A sociolinguistic study of a Hanoi 
speech community. (Unpublished doctoral thesis). Toronto. 


